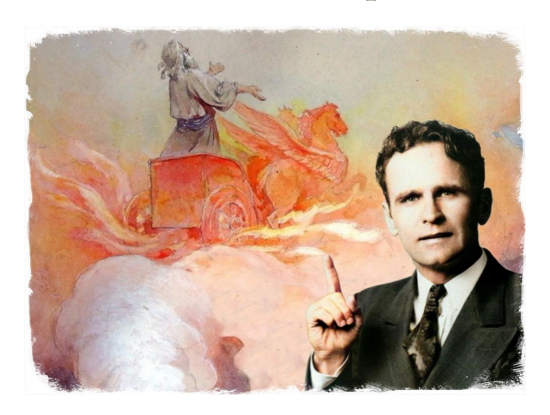
## *Малахия 4:5-6*

в свете Послания У.Бранхама



ПОСВЯЩАЕТСЯ ВЕРУЮЩИМ «В ПОСЛАНИИ»

### Содержание

| 1. Вот, Я пошлю к вам Илию пророка  | 2  |
|-------------------------------------|----|
| 2. Нумерология явлений Илии         | 7  |
| з. Обещан ли приход Илии к Церкви   | 15 |
| 4. Ветхозаветный воспитатель        | 18 |
| 5. Иоанн Креститель и Малахия 4     | 22 |
| 6. Илия должен устроить всё         | 30 |
| 7. Илия и День Господень            | 37 |
| 8. Причины появления Илии           | 48 |
| 9. Кем был Иоанн Креститель         | 51 |
| 10. Пять явлений духа Илии          | 55 |
| 11. Что значит быть «в духе Илии»   | 77 |
| 12. Мог ли У.Бранхам быть предтечей | 87 |
| 13. Голос на реке 1933 года         | 91 |

# Вот, Я пошлю қ вам Илию пророқа

Уилльям Бранхам учил, что пророчество записанное в книге Малахия 4:5-6 имеет прямое отношение к современной христианской церкви.

В проповеди «Проповедь Евангелия в последнее время» от 03.06.1962 говорится: «...Послание проповедника Евангелия в последнее время оно из Малахии 4. Это восстановление. Послание и посланник, оба, должны будут стать восстановлением Веры... 176

...А <u>в Малахии 4, для эпохи церкви</u> Он сказал: "Я пошлю вам Илию перед тем днём".<sup>180</sup>»

В проповеди *«Не пытайся делать Богу услугу, если это не воля Божья»* от 27.11.1965 говорится: «Так вот, Он пророчествовал (все теологи верят этому),

что в последние дни должен придти Дух Ильи. Он должен придти пять раз. Бог использует этот Дух: Елисей, Илья, Иоанн Креститель, <u>для языческой церкви</u>, а затем для Евреев, в Откровении, 11-й главе.<sup>211</sup>»

Теперь обратимся к текстам Священного Писания и рассмотрим объективность учения У.Бранхама по этой теме.

Согласно Библейских текстов, человек написавший книгу Малахии, был еврейским пророком, жившим задолго до пришествия Христа. Пророческое слово, записанное в его книге, изрекалось Израилю, что ясно видно из начальных строк: «...пророческое слово Господа к Израилю через Малахию...». [Малахия 1:1] Таким образом, в этих пророческих речах Бог через Своего посланника обращался к иудеям, а не к другим народностям.

Контекст 4-й главы также подтверждает, что адресатами были именно евреи: *«...вот, Я пошлю <u>к вам</u> Илию пророка...»* [Малахия

4:5] «К ВАМ», кто помнит Закон Моисеев и не забывает всех правил и уставов, ведь об недвусмысленно говорится стихе: *«...помните* предыдущем Моисея, раба Моего, который заповедал ему на Хориве для всего Израиля, равно как и правила 4:4] Эти уставы...». [Малахия строки доказывают, ЧТО сказанное здесь не относится к языческой Церкви.

Христиане из язычников никогда не имели никакого отношения к еврейскому закону, о чем ясно повествуется в книге Деяний Апостолов. Однажды первая Церковь уже собиралась для обсуждения: «Нужно ли язычникам соблюдать закон Моисея?»

Решение апостолов было однозначным: «...мы услышали, что некоторые, вышедшие от нас, смутили вас [своими] речами и поколебали ваши души, говоря, что должно обрезываться и соблюдать закон, чего мы им не поручали, то мы, собравшись, единодушно рассудили... ...угодно

Святому Духу и нам не возлагать на вас никакого бремени более, кроме сего необходимого: воздерживаться от идоложертвенного и крови, и удавленины, и блуда, и не делать другим того, чего себе не хотите. Соблюдая сие, хорошо сделаете». [Деяния 15:22-29]

К тому же, большинство ветхозаветных обетований Божьих были обращены именно к Израилю. Поэтому, когда Иисус был на земле, Он находился в пределах Обетованной Земли, и также наставлял этому Своих учеников: «на путь к язычникам не ходите». [Матфея 10:5]

Иисус сравнивал евреев с детьми, а язычников с псами: «Он же сказал в ответ: нехорошо взять хлеб у детей и бросить псам». [Матфея 15:26]

И хотя язычники вошли в Божий Завет, но это произошло не по обещанию, как в случае с евреями, а по великой милости Божьей. «Разумею то, что Иисус Христос сделался служителем для

обрезанных - ради истины Божией, чтобы исполнить обещанное отцам, а для язычников - из милости, чтобы славили Бога, как написано: за то буду славить Тебя, (Господи,) между язычниками, и буду петь имени Твоему». [Римлянам 15:8-9]

Ввиду этого, пророчество, обещанное еврейскому народу, будет Библейски необоснованно связывать с Церковью из язычников, о которой в тексте нет даже и малейшего упоминания.

#### Нумерология явлений Илии

Уилльям Бранхам верил в необходимость прихода Илии к языческой Церкви, для того чтобы суммарное число явлений пророка Илии соответствовало цифре 5.

проповеди «Современные события проясняются пророчеством» от 06.12.1965 говорится: «Но, помните, Малахия 4, сразу пророка из Малахии 4, после четвёртого прихода Иоанна Крестителя в...точнее, э-э, Илии, пятый приход будет в Откровении, два — свидетели, когда он придёт для остатка евреев. Но Бог использует этот же самый Дух пять раз: благодать, И-и-с-у-с, это всё время был Иисус; в-е-р-а, б-л-а-г-о-д-а-т-ь ГВ английском языке "faith"(вера) и "grace"(благодать) состоят из пяти букв-Пер.] Видите? Число пять число благодати, и Он использует. Не использует только три, не

использует только два, три, четыре, но Он его использует пять раз. <sup>213</sup>»

проповеди *«Первая печать»* OT18.03.1963 говорится: «Всегда надо, чтобы тройках; четвёрка не выходило в правильно. В тройках! Тройки, семёрки, десятки, двенадцать, двадцать четыре и сорок, пятьдесят, целые числа. Библия это...и Божьи Послания идут в чи-...цифрах Библии, в этих числах. Встречаете что-нибудь, что не совпадает с одним из этих чисел, будьте начеку. Следующее уже не выйдет правильно. Придётся вернуться сюда назад, откуда вы начали. 20»

В проповеди «Пятая печать» от 22.03.1963 говорится: «...Теперь, не спутайте, пока мы ещё поговорим об этом. Не спутайте пятое служение Илии с его четвёртым служением. Я вам рассказывал: Языческая Церковь ожидает Илию. Верно. 316

А вот здесь он с евреями. Запомните, <u>он</u> не может прийти четыре раза; это цифра вражеская. Он должен быть пять раз. <sup>317</sup>

Первый раз, когда он пришёл, он был сам Илия. В следующий раз он пришёл — он был Елисеем. В следующий раз он пришёл — он был (кем?) Иоанном Крестителем. В следующий раз он приходит — для седьмого ангела. И пятый раз он приходит — он там с Моисеем, проповедуя для них. Конечно. Да, сэр. Не спутайте его. Ага. 318

Цифра пять, если вы знаете ваши библейские числа, пять — это цифра трудящейся благодати. И это то, что Он совершил. Вот взгляните, вы хотите знать, где это. Совершил Иисус милостивый труд? И-и-с-у-с, пять, т-р-у-д [Jesus и labor—Пер.]. Правильно? Труд, ради любви к вам. И как вы приходите к Нему, с чем? С в-е-р-о-ю в т-р-у-д [faith и labor—Пер.]. Правильно? Труд — это число благодати к верующим, всё правильно. 319

Заметьте, первый Илия, это был он. Вторым был Елисей. Третьим был Иоанн. Четвёртым был седьмой ангел, то есть последний посланник к Церкви, согласно Малахии 4 и Откровениям 10:7. Теперь, в пятый раз — он посланник к евреям, к ста сорока четырём тысячам, к евреям, после ухода Церкви. 320»

В проповеди *«Вопросы и Ответы по Печатям»* от 24.03.1963 говорится: «Вы помните, что <u>число антихриста</u> — <u>четыре</u>? Видите? <sup>178</sup>»

Итак, рассмотренные места из проповедей Уилльяма Бранхама показывают, что он строил своё учение о приходе пророка Илии на нумерологии.

Говоря об этом, он настаивал, что четвёрка - это *«вражеская цифра»* и *«число антихриста»*, поэтому один из приходов Илии должен быть к языческой Церкви, для того, чтобы общее количество явлений Илии соответствовало цифре пять.

В его представлении *«пятёрка»* считалась хорошей цифрой и *«числом благодати»*, ввиду того что такие английские слова как **J**-e-s-u-s (*Иисус*), g-r-a-c-e (благодать), f-a-i-t-h (вера), l-a-b-o-r (труд) состоят из пяти букв.

Главный курьёз такой нумерологии в том, что она построена на количестве букв именно английского языка.

Если у американцев И англичан Иисуса состоит из пяти букв «*J-e-s-u-s*», то у евреев только четыре «У-1-W-», а у греков вовсе шесть «І-η-σ-о-ύ-ς». Даже в русском языке до церковной реформы патриарха Иисуса Никона ВМИ писалось И произносилось с одной буквой «и», состояло всего из четырех букв: «І-c-y-c». Патриарх Никон изменил написание И произношение с «I-c-y-c» на «I-u-c-y-c».

Имя *«Иисуса»* с одним *«и»* и состоящее из четырёх букв *«Ісус»* осталось неизменным в украинском, белорусском, хорватском, македонском, болгарском и прочих языках.

Аналогичная ситуация и с другими рассматриваемыми словами. Хотя слово *«вера»* в английском языке состоит из пяти букв *«f-a-i-t-h»*, однако по-русски только четыре буквы *«в-е-р-а»*, а по-гречески целых шесть  $(\pi-i-\sigma-\tau-1-\varsigma)$ ».

Более углубленное рассмотрение учения У.Бранхама демонстрирует явную парадоксальность его заявлений касательно нумерологии, ведь в контексте некоторых проповедей он утверждал обратное, что та же самая «четверка» является хорошей цифрой, а именно «числом земли» и «Божьим числом избавления».

В проповеди *«Откровение глава 4, часть 3»* от 08.01.1961 говорится: «Итак, запомните, Божьи охранники ковчега или престола милости. Так вот, запомните. Сколько... Иоанн видел сколько? — Четыре. Сколько увидел тот? — Он тоже увидел четыре, четыре живых существа. Итак, смотрите, они оба увидели то же самое видение. <sup>272</sup>

А <u>четыре — это число земли</u>. Вы знаете об этом? Кто из вас знает (прежде чем мы в это углубимся), что четыре — это земное число? Безусловно. Как четыре еврейских... Это земля... Это число земли, избавления, избавления. Имейте в виду это слово "избавление", потому что через минутку я буду делать на этом очень сильное ударение (понимаете?) избавление. Так вот, в раскалённой печи было трое еврейских юношей, но пришёл Четвёртый — пришло избавление. Лазарь находился в могиле три дня, но когда наступил четвёртый, он был избавлен. <u>Четыре — это Божье число избавления,</u> так что это говорит о том, что эти быть, существа, должно каким-то образом связаны с землёй. 273»

В Библии встречается множество четверок, таких как: четыре реки Едема; четыре херувима; четыре животных вокруг престола; четыре духа небесных; четыре

рога жертвенника; четыре ангела, стоящих на четырёх углах земли и т.п.

Ввиду всего перечисленного, такую *«нумерологию»* можно мягко говоря считать абсурдной.

#### Обещан ли приход Илии қ Церқви

Уилльям Бранхам многократно утверждал об уникальном приходе Илии для уверовавших из язычников.

В проповеди «Духовная пища в должное время» от 18.07.1965 говорится: «Он использовал Его в Илии; Он пришёл в Елисее вдвойне; был в Иоанне Крестителе; и намерен прийти, чтобы возвестить Языческой Невесте; и прийти с Моисеем, чтобы забрать Евреев домой. Это верно. Пять раз Бог обещает использовать дух Илии... 14»

Как можно заметить, из всех перечисленных У.Бранхамом явлений Илии, четыре относятся именно к евреям и только один "исключительный" случай к язычникам.

Ввиду того, что Илия был еврейским пророком, становится совершенно необъяснима необходимость такого

исключения. И хотя ещё можно допустить целесообразность прихода такого пророка в Израиль, потому что Илия издревле считался весомым духовным авторитетом в еврейском обществе, приход которого ожидался довольно долгое время, чего нельзя сказать о язычниках.

К тому же, в текстах Нового Завета есть места демонстрирующие намерение Божье воздвигать в христианской среде Своих пророков. «...и иных Бог поставил в Церкви, во-первых, Апостолами, во-вторых, пророками...» [1Коринфянам 12:28]

Вне всякого сомнения, если бы упомянутых здесь пророков было недостаточно, то об этом наверняка сообщалось бы в новозаветных текстах.

Ввиду отсутствия таких обетований, стоит отметить, что для христиан из язычников нет необходимости в приходе особого пророка Илии, потому что «...Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на

дело служения, для созидания Тела Христова...» [Ефесянам 4:11-12]

Разве пророки новозаветной эпохи менее полноценны ветхозаветных? Конечно же нет, и сказанное в книге Деяний Апостолов подтверждает это: «...в те дни пришли из Иерусалима в Антиохию пророки. И один из них, по имени Агав, встав, предвозвестил Духом, что по всей вселенной будет великий голод, который и был при кесаре Клавдии...» [Деяния 11:27-28]

«...пришел из Иудеи некто пророк, именем Агав, и, войдя к нам, взял пояс Павлов и, связав себе руки и ноги, сказал: так говорит Дух Святой: мужа, чей этот пояс, так свяжут в Иерусалиме Иудеи и предадут в руки язычников...» [Деяния 21:10-11]

Притом, если быть до конца объективным, то придется признать, что нигде в текстах Ветхого и Нового Заветов нет обетований "исключительного" явления Илии пророка к христианской Церкви.

#### Ветхозаветный воспитатель

Уилльям Бранхам учил, что если бы в тексте Малахии 4 «...и он обратит сердца... ...детей к отцам их» говорилось о еврейском пророке, то он отвергал бы Христа.

В проповеди «Пятая печать» от 22.03.1963 говорится: «Я хочу, чтобы вы поняли это сейчас. Если кто-то всё ещё думает, что Малахии 4, "для восстановления веры" людей, это то же самое, что и посещение евреев, если думаете, что это то самое, позвольте мне разъяснить ЭТО вам, одну минуточку. Видите, ЭТО запутано. Потому немножко помните, в Малахии 4 сказано: "Вернёт Веру отцов... то есть детей обратно к отцам". Видите, Обратно к отцам! 321

Теперь <u>позвольте показать вам разницу</u> <u>в служении. Если он приходит для возвращения Веры детей обратно к</u>

отцам, то он отвергал бы Христа. Он пошёл бы обратно к закону. Верно? Отцы соблюдали закон. Вы поняли это? [Собрание говорит: "Аминь".—Ред.] 322»

Совершенно необоснованно со стороны У.Бранхама связывать Закон с отвержением Христа. Ведь еврейские лидеры отвергли Иисуса не из преданности Закону, а из зависти и по жестокосердию, о чем ясно говорится в Евангелии. Даже неверующий Пилат смог это распознать: «...итак, когда собрались они, сказал им Пилат: кого хотите, чтобы я отпустил Варавву, или Иисуса, называемого Христом? ибо знал, что предали Его из зависти...» [Матфея 27:17-18] «...ибо знал, что предали первосвященники Его 11.3 *3ависти...»* [Марка 15:10]

Отвержение Христа никоим образом не могло быть связанно с Законом, ведь Сам Иисус во время своего земного пребывания обращал внимание своих слушателей к написанному Моисеем: «...ибо если бы вы верили Моисею, то поверили бы и Мне,

потому что он писал о Мне. Если же его писаниям не верите, как поверите Моим словам?» [Иоанна 5:39-47] Писание говорит, что Закон был ничем иным как детоводителем ко Христу: «...итак закон был для нас детоводителем ко Христу...» [Галатам 3:24] Таким образом Закон указывал и направлял людей к Иисусу. «...Исследуйте Писания, ибо вы думаете ирез них иметь жизнь вечную; а они свидетельствуют о Мне...» [Иоанна 5:39]

В связи с этим, Иисус настойчиво обличал религиозных вождей в отступлении Закона. Он не мог равнодушно смотреть на то, как вместо заповедей Божьих они учат человеческим преданиям. «...вы, оставив заповедь Божию, держитесь предания человеческого... ...сказал им: хорошо ли, [что] вы отменяете заповедь Божию, соблюсти свое предание?... преданием ...устраняя слово Божие вашим, которое вы установили; и делаете многое сему подобное...» [Марка 7:6-13] Такие укорительные речи Христа вызывали негодование со стороны религиозных лидеров, ведь «...не все дети Авраама, которые от семени его...» [Римлянам 9:7] «...познайте же, что верующие суть сыны Авраама...» [Галатам 3:7]

Таким образом, рассмотренные Библейские места показывают несостоятельность аргументов, что «если же пророчество Малахии 4 для евреев, то такой пророк отвергал бы Христа и пошёл бы обратно к закону, ведь отцы соблюдали закон».

В любом случае, Божий Закон не может являться причиной для отвержения Христа.

#### Иоанн Креститель и Малахия 4

Уилльям Бранхам утверждал, что Иоанн Креститель был исполнением пророчества книги Малахия третьей главы, а не четвертой.

В проповеди *«Иезавельская религия»* от 19.03.1961 говорится: «Нам обещано в последние дни, что он также возвратится и в эту страну. Я знаю, Иисус, когда... Матфея 17, когда Его спросили: "Почему книжники говорят: 'Илия...'?" Посмотрите, что Он сказал: "Илия истинно должен будет прийти прежде", прошедшее, насто-... в будущем времени. Но потом Он привёл Иоанна, как пример. Иоанн не был Малахией 4. Иоанн был Малахией 3: "Вот, Я посылаю посланника передо Мной приготовить путь". 87»

В проповеди *«Семидесятая седмина* Даниила» от 06.08.1961 говорится: «Теперь вы скажете, что: "Тем человеком был Иоанн Креститель". Если заметите, Иисус сказал, что <u>Иоанн Креститель был посланником из Малахии 3, не Малахии 4.</u> "Вот, Я посылаю посланника Моего предо Мною". 145»

В проповеди «Парадокс» от 06.02.1964 говорится: «Когда Иоанн пришёл на землю, Он был проявленным Словом Божьим для того часа. Мы знаем это. Он был Божьим проявленным Словом. Почему? Исайя сказал: "Будет голос вопиющего в пустыне". Малахия, последний пророк, сказал: "Вот, Я посылаю Ангела Моего пред лицом Моим, который приготовит путь пред народом". Так вот, это было не Малахии 4; это было Малахии 3. Иоанн был Илией из Малахии 3, не из Малахии 4. 110»

И хотя Уилльям Бранхам отрицал связь служения Иоанна Крестителя с пророчеством Малахии 4:5-6, всё же

евангельское повествование говорит об обратном.

Первым подтверждением этому служат слова ангела Гавриила, которые были обращены к отцу Иоанна Крестителя ещё до рождения сына: «...и предъидет пред Ним в духе и силе Илии, чтобы возвратить сердца отцов детям, и непокоривым образ мыслей праведников, дабы представить Господу народ приготовленный». [Пуки 1:17] Выражение *«непокоривым образ мыслей* праведников» можно рассматривать как перифраз высказывания «сердца детей к отцам», ведь слово «непокоривый» зачастую относят к детям «...непокорны родителям...» [2Тимофея 3:2], а слово *«праведник»* можно понимать как образное описание зрелых отцов.

К тому же, будет интересен тот факт, что текст этого пророчества в греческой Септуагинте, подобно рассмотренному тексту из Евангелия от Луки 1:17, немного отличается от еврейского Масоретского

варианта. «...сердце отца к сыну и сердце человека к ближнему его...».

Так же, из слов ангела Гавриила, обращенных к Захарии, видно, что под фразой *«возвратить сердца отцов детям...»* имелось ввиду *«приготовить Господу народ»* [Луки 1:17].

Вероятней всего в словах пророчества «...он обратит сердца отцов к детям и сердца детей к отцам их...» [Малахия 4:6] подразумевались разногласия поколениями, возникшие в иудейском обществе послепленного периода. Таким образом миссией обещанного Илии должно было стать единение избранного народа, разделяемого постоянными религиозными распрями. «...опять произошла между Иудеями распря...» [Иоанна 10:19] Ведь ко времени появления Мессии еврейское сообщество было раздробленно на множество разрозненных и конфликтующих между собой религиозных течений: фарисеев, саддукеев,

ессеев, иродиан, зелотов и прочих. «...произошла распря между фарисеями и саддукеями, и собрание разделилось. Ибо саддукеи говорят, что воскресения, ни Ангела, ни духа; а фарисеи признают и то и другое. Сделался большой крик...» [Деяния 23:7-9] Поэтому начав с призыва к покаянию, Иоанн стремился сплотить иудеев вокруг идеи ожидания грядущего Избавителя. Его обличительные проповеди направлены на приготовление людских сердец к принятию ожидаемого Мессии. «В те дни приходит Иоанн Креститель и проповедует в пустыне Иудейской и говорит: покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное... ...Тогда Иерусалим и Иидея uокрестность вся Иорданская выходили к неми крестились от него в Иордане, исповедуя грехи свои.» [Матфея «...Иоанн крестил крещением покаяния, говоря людям, чтобы веровали Грядущего по нем, то есть во Христа

Иисуса». [Деяния 19:4] Кульминацией служения Иоанна стало явление Христа народу, после чего он постепенно удалился с исторической сцены. «...Ему должно расти, а мне умаляться». [Иоанна 3:30]

Вторым доказательством того, что именно Иоанн Креститель стал исполнением рассматриваемого пророчества, является свидетельство самого Иисуса Христа: «...и если хотите принять, он есть Илия, которому должно придти». [Матфея 11:14] Задумайтесь на мгновение, о каком Илии могла идти речь в этих словах Христа, если только не об обещанном в Малахии 4:5-6, ведь другие пророчества Ветхого Завета вообще не упоминают, что Илии должно придти.

Иудеи довольно долго ожидали исполнения этого обетования, что видно из разговора Иисуса с учениками, упомянутого в Евангелии от Матфея 17 главе с 10 по 13 стихи, а также в Евангелии от Марка 9 главе с 11 по 13 стихи.

Такая беседа произошла сразу же после преображения Христова, во время которого пред глазами трех учеников предстал сам пророк Илия. Петр, Иаков и Иоанн встревоженные увиденным не могли понять: «Почему же Илия не пришел прежде Христа?»

Обеспокоенные этим, но не осмеливаясь спросить прямо, они поинтересовались: «...как же книжники говорят, что Илии надлежит придти прежде?» [Матфея 17:10]

Иисус подтвердил правдивость книжников в этом вопросе: *«...правда, Илия должен придти прежде и устроить всё...»* [Матфея 17:11]

Сказав это, Он заявил об исполнении этих ожиданий: «...но говорю вам, что Илия уже пришел, и не узнали его, а поступили с ним, как хотели...» [Матфея 17:12]

После сих слов им стало понятно, кем в действительности был обещанный Илия: «...тогда ученики поняли, что Он говорил им об Иоанне Крестителе». [Матфея 17:13]

И даже несмотря на то, что слова Иисуса Христа развеивают всякие сомнения, что обещанным Илией был Иоанн Креститель, ведь Иисус дважды засвидетельствовал об этом [Матфея 11:14 и Матфея 17:12], последователи учения У.Бранхама, продолжают слепо придерживаться своего небиблейского понимания, утверждая, что как пророчество Малахии 4:5-6 «...вот, Я пошлю к вам Илию пророка...» [Малахия 4:5], так и Матфея 17:11 «правда, Илия должен придти прежде и устроить всё» [Матфея 17:11] говорят именно об Уилльяме Бранхаме.

#### Илия должен устроить всё

Взяв в качестве примера книгу «Деяния пророка», которая была написана Пэрри Грином, сотрудником и биографом У.Бранхама, рассмотрим уже упоминаемое учение верующих «в Послании», гласящее, что «в Матфея 17:11 Иисус подразумевал будущее служение Уилльяма Бранхама, а не минувший труд Иоанна Крестителя».

Итак, в книге «Деяния пророка», глава «Кого недостоин этот мир», говорится: «...читая Матфея 17:11, я нахожу, что Сам Иисус оставляет вопрос открытым относительно того, исполнил ли Иоанн эту часть пророчества пророка Малахии. Матфея 17:10-11: И спросили Его ученики Его: как же книжники говорят, что Илии надлежит придти прежде? Иисус сказал им в ответ: правда, Илия придёт прежде и восстановит всё.

В Деяниях 3:20-21 Пётр объявляет, что время этого восстановления настанет во время возвращения Господа: И пошлёт Он вам Иисуса Христа, проповеданного вам, Которого небо должно принять до времён возвращения всего, что говорил Бог устами всех святых Своих пророков от века.

Теперь, чтобы подвести итог И окончательно раскрыть эту тему, Малахии 4 говорится, что Бог пошлёт пред наступлением великого страшного дня Господня. Если Иоанн Креститель пришёл в духе Илии (как о нём свидетельствует Писание), тогда мы должны посмотреть и увидеть, исполнял ли Иоанн дела того Илии, который должен был придти согласно пророчеству Малахии.

Во-первых, я задаю вопрос: наступил ли великий и страшный день Господень, когда пришёл Иоанн Креститель? В ответ звучит "нет". Восстановил ли всё Иоанн? Согласно Деяниям 3:21 можно сказать,

что нет. Тогда возможно ли, что ещё должен придти пророк в духе Илии, который должен восстановить всё перед самым наступлением дня Господня, великого и страшного? В таком случае, вот ключ к вопросу. Нам нужно ожидать пророка с духом Илии, который должен придти перед возвращением Господа...

...Он будет творить дела как муж в духе Илии. Он обратит сердца детей к отцам. Он исполнит Матфея 17:11, где Иисус говорит: "Он восстановит всё"... 320»

В рассмотренном отрывке из книги Пэрри Грина приводится аргумент, якобы опровергающий, что сказанное в Матфея 17:11 говорилось об Иоанне Крестителе. Он пишет: «Восстановил ли всё Иоанн? Согласно Деяниям 3:21 можно сказать, что нет». При внимательном рассмотрении такого довода, видно, что он основан не на сходстве стихов Матфея 17:11 с Деянием 3:21 по смысловому и контекстуальному значению, но на обычной игре слов

английского перевода Библии. [King James Version, KJV]

Дело в том, что в обоих упоминаемых местах, переводчики Библии короля Якова перевели похожим образом:

«...Indeed, Elijah is coming first and will restore all things...» [Матфея 17:11]

«...whom heaven must receive until the times of <u>restoration of all things</u>...» [Деяния 3:21]

В то время, как в русском переводе Библии, были использованы разные слова:

«…правда, Илия должен придти прежде и <u>устроить всё</u>…» [Матфея 17:11]

«...Которого небо должно было принять до времен <u>совершения всего</u>...» [Деяния 3:21]

Дело в том, что в греческом оригинале Нового Завета с которого были сделаны эти переводы, в рассматриваемых стихах, употреблено не одно и тоже, но разные слова, имеющие разные корневые формы греческого языка. В Матфея 17:11 стоит слово «аπокатаотήσευ», под 600-тым номером по Стронгу, переводимое в Евангелиях три

раза как *«становиться, делаться»* [Матфея 12:13; Марка 3:5; Луки 6:10]; и два раза как *«устроить»* [Матфея 17:11; Марка 9:12].

Не менее интересен и такой факт, что в старейшем из известных переводов Ветхого Завета на греческий язык Септуагинте, в тексте книги Малахии 4:6 «и он обратит сердца» употреблено то же самое греческое слово, которое стоит в Евангелиях от Матфея 17:11 «и устроить всё» и Марка 9:12 «и устроить всё».

Матфея 17:11: «καὶ (и) <u>ἀποκαταστήσει</u> (устроит) πάντα (всё)...»

 Марка
 9:12:
 «πρῶτον (сначала)

 ἀποκαταστήσει (устроит) πάντα (всё)...»

Малахия 4:6: «δς (он) αποκαταστήσει (обратит) καρδίαν (сердце)...»

Ввиду появления Септуагинты задолго до рождения Христа, а тем более текстов Евангелий, схожесть используемых слов в этих местах указывает, что в них говорится об одном и том же.

В книге же Деяний 3:21 используется другое слово *«апокатаота́оєюς»*, под номером 605 по Стронгу, употребленное в тексте Нового Завета всего один раз и переведенное в русской Библии как *«совершение»* [Деяние 3:21].

Также и сам контекст показывает, что эти места не связанны между собою. В Матфея 17:11 говорилось о первом приходе Христа и том времени, когда в Израиле должен был появится Илия пророк, чтобы всё подготовить для явления Мессии: «...как же книжники говорят, что Илии надлежит придти прежде? ...правда, Илия должен придти прежде и устроить все; но говорю вам, что Илия уже пришел, и не узнали его...» [Матфея 17:10-12]

А в Деянии 3:21, речь идет о втором пришествии, потому что Иисус снова вернется к Израильскому народу, когда исполнится предсказанное пророками: возвращение в землю обетованную «...и возьму вас из народов, и соберу вас из всех стран, и приведу вас в землю

вашу...» [Иезекииль 36:24]; возрождение государства Израиль «...Кто слыхал таковое? кто видал подобное этому? возникала ли страна в один день? рождался ли народ в один раз, как Сион...» [Исайя 66:8] и прочие обетования евреев, касающихся времени конца.

«...Петр сказал народу: мужи Израильские! ...Итак покайтесь и обратитесь, чтобы загладились грехи ваши, да придут времена отрады от лица Господа, и да пошлет Он предназначенного вам Иисуса Христа, Которого небо должно было принять до времен совершения всего, что говорил Бог устами всех святых Своих пророков от века...» [Деяния 3:12-21]

При этом также не стоит забывать, что согласно контекста, оба рассматриваемых места Писания [Матфея 17:11 и Деяния 3:21], имеют прямое отношение именно к евреям, а не к другим народам.

#### Илия и День Господень

Уилльям Бранхам утверждал, что Иоанн Креститель не мог быть исполнением Малахия 4, потому что Господь не сжёг землю, когда пришёл Иоанн, но как только появится посланник из Малахии 4, мир полностью будет сожжён.

В проповеди «Иезавельская религия» от 19.03.1961 говорится: «Малахия 4. Он сказал: Перед тем, как наступит великий и страшный день Господень, когда вся земля будет сожжена, как стерня, перед тем днём Я пошлю Илию. И это не был Иоанн, потому что Господь не сжёг землю, когда пришёл Иоанн. 88»

В проповеди *«Первая печать»* от 18.03.1963 говорится: «Обратите внимание, в Малахии 4, как только появится этот посланник, мир полностью будет сожжён, и праведные в Миллениуме будут ходить по их праху. <sup>209</sup>»

В проповеди *«Парадокс»* от 06.02.1964 говорится: «<u>Иоанн был Илией из Малахии</u> 3, не из Малахии 4. Потому что, когда Малахии 4, когда прозвучит то пророчество, то земля должна будет гореть в сильном огне, и праведные потом будут ходить в Тысячелетнем царстве по праху. А этого не было во дни Иоанна. 111»

Итак, давайте внимательно рассмотрим то, что говорится в заключительной главе книги Малахия: «...ибо вот, придет день, пылающий как печь; тогда все надменные и поступающие нечестиво будут как солома, и попалит их грядущий день, говорит Господь Саваоф, так что не оставит у них ни корня, ни ветвей...» [Малахия 4:1]

Таким образом, 4-ая глава посвящена описанию Дня Господня и событий, сопровождающих тот день.

Последние строки этой главы упоминают нечто особенное, а именно, Божье обетование послать Илию пророка *«пред* 

наступлением Дня Господня». Предлог «ПРЕД» указывает, что появление этого посланника обещано ещё «ДО» наступления того дня.

Сам же контекст 4-ой главы книги Малахии не указывает, что День Господень наступает уже при жизни Илии, поэтому вполне вероятно существует некий промежуток времени между окончанием его служения и началом Дня великого и страшного.

В Писании есть примеры, демонстрирующие разделение текста на несколько частей, в котором одна часть относится к одному времени, а другая наступает после довольно длительного промежутка.

«...Ему подали книгу пророка Исаии; и Он, раскрыв книгу, нашел место, где было написано: Дух Господень на Мне; ибо Он помазал Меня благовествовать нищим, и послал Меня исцелять сокрушенных сердцем, проповедывать пленным освобождение, слепым прозрение, отпустить измученных на

свободу, проповедывать лето Господне благоприятное.

И, закрыв книгу и отдав служителю, сел; и глаза всех в синагоге были устремлены на Него. И Он начал говорить им: ныне исполнилось писание сие, слышанное вами...» [Луки 4:17-21]

В действительности Иисус процитировал лишь первую часть 2-ого стиха из 61 главы книги пророка Исайи, потому что в продолжении сказано: «...и день мщения Бога нашего, утешить всех сетующих, возвестить сетующим на Сионе, что им вместо пепла дастся украшение...» [Исайя 61:2-4]

Такое деление текста было сделано намеренно, ведь произнося слова «Ныне исполнилось Писание сие», Иисус провозгласил исполнение именно той части пророчества Исайи, которую и прочёл. Потому что тогдашний Его приход был связан с «проповедью лета Господня благоприятного», а не «дня мщения»,

наступление которого было определено намного позднее.

Похожее разделение текста на временные отрезки можно применить и к словам пророчества Малахии 4:5-6: «...вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного...».

Таким образом, вначале приходит Илия пророк, совершая труд приготовления, и только лишь после промежутка времени, определённого Господом, наступает День Господень великий и страшный.

Кроме того, само выражение «ПРЕД наступлением дня Господня» подтверждает, что служение Илии имеет тесную связь с 3-ей главой, так как его появление должно быть ещё до событий, описываемых в 4-ой.

### Взаимосвязь 3-ей и 4-ой глав.

| Малахия 3-я глава                                                                                                                                                          | Малахия 4-я глава                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Вот, <u>Я посылаю</u> Ангела Моего, и <u>он</u> приготовит путь предо Мною. <sup>1</sup>                                                                                   | Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного. 5  И он обратит сердца отцов к детям и сердца детей к отцам их, чтобы Я, придя, не поразил земли проклятием. 6 |
| и кто выдержит день пришествия Его, и кто устоит, когда Он явится? Ибо Он - как огонь расплавляющий и как щелок очищающий <sup>2</sup> и приду к вам для суда <sup>5</sup> | Ибо вот, придет день, пылающий как печь; тогда все надменные и поступающие нечестиво будут как солома, и попалит их грядущий день. 1                                                                 |

...и они будут Моими, Господь говорит Саваоф, собственностью Моею в тот день, который Я соделаю, и буду миловать их, как милует человек сына своего, служащего ему. И тогда снова увидите различие между праведником нечестивым, между служащим Богу и не служащим Ему. 17-18

...а для вас, благоговеющие пред именем Моим, взойдет Солнце правды и исцеление в лучах Его, и вы выйдете и взыграете, как тельцы упитанные; будете И попирать нечестивых, ибо будут прахом ПОД стопами ног ваших в тот день, который Я соделаю, говорит Господь Саваоф...<sup>2</sup>-

Эта сравнительная таблица демонстрирует явную схожесть описываемых событий. Ведь в обеих главах упоминаются: день пришествия Его; пылающий огонь; посланник, посылаемый совершить определенный труд пред пришествием Господа; наказание нечестивых; проявление благодати к Божьему народу и т.п.

Более того, взаимосвязь 3-ей и 4-ой глав обнаруживается и в речах самого Иисуса Христа.

Однажды, разговаривая с народом, Иисус засвидетельствовал своим слушателям, в каких именно местах Священного Писания говорилось об Иоанне Крестителе. Вначале Христос процитировал всего небольшой отрывок из 3-ей главы Малахии 1-ого стиха: «...ибо он тот, о котором написано: се, Я посылаю Ангела Моего пред Твоим, лицем который приготовит путь Твой пред Тобою...» [Матфея 11:10]

А затем Он объявил Иоанна обещанным Илией, о котором упоминалось лишь в Малахии 4:5: «...он, если знать хотите, и Илия, который должен есть *вернуться...»* [Матф.11:14; перевод PEO 2011] Таким образом, согласно понимания самого «посланник Ігреч. посылаемый приготовить Господу» из Малахии 3:1 есть не кто иной, как *«Илия пророк»* в Малахии 4:5, которому должно было придти ещё до наступления дня Господня.

Получается, что тексты обеих глав говорят об одном и том же, как бы дополняя друг друга. Именно поэтому *«ангел»* [пер. посланник] из 3-ей главы именуется «Илией пророком» в 4-ой, а упоминаемое в 3-ей главе служение *«приготовления пути Господу»* названо *«обращением сердец»* в 4-ой.

И даже несмотря на столь явные доказательства, у кого-то всё ещё может оставаться вопрос: «Почему же после стольких лет День Господень великий и страшный так и не наступил?»

Такой вопрос не нов, ведь уже во времена первой Церкви некоторые были обеспокоены этим. В апостольских посланиях присутствует мысль, что «последнее время» началось с приходом Христа. «...Христа, как непорочного и чистого Агнца, предназначенного еще прежде создания мира, но явившегося в последние времена...» [1Петра 1:19-20]

«...Дети! последнее время. И как вы слышали, что придет антихрист, и теперь появилось много антихристов, то мы и познаем из того, что последнее время...» [1Иоанна 2:18]

Дело в том, что Господне восприятие времени кардинально отличается от людского. «...Мои мысли — не ваши мысли, ни ваши пути — пути Мои, говорит Господь. Но как небо выше земли, так пути Мои выше путей ваших, и мысли Мои выше мыслей ваших...» [Исайя 55:8-9]

Тем же, кто не разбирается в Божьих единицах измерения времени, апостол Петр дает довольно-таки простой и ясный ответ: «...говорящие: где обетование пришествия Его? Ибо с тех пор, как стали умирать отцы, от начала творения, все остается так же.

Думающие так не знают, что вначале словом Божиим небеса и земля составлены из воды и водою: потому тогдашний мир погиб, быв потоплен водою. А нынешние небеса и земля,

содержимые тем же Словом, сберегаются огню на день суда и погибели нечестивых человеков.

Одно то не должно быть сокрыто от вас, возлюбленные, что у Господа один день, как тысяча лет, и тысяча лет, как один день. Не медлит Господь [исполнением] обетования, как некоторые почитают то медлением; но долготерпит нас, не желая, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к покаянию... ... и долготерпение Господа нашего почитайте спасением...» [2Петра 3:3-9]

Ввиду всего перечисленного стоит отметить ошибочность утверждений, что «Иоанн не мог быть Илией пророком из Малахии 4:5, потому что Господь не сжёг землю, когда пришёл Иоанн».

# Причины появления Илии

Согласно текста пророчества, этот пророк был обещан для того, чтобы Господь «придя, не поразил земли проклятием». [Малахия 4:6] Когда-то Господь Бог уже проклинал землю из-за согрешения первого человека: «за то, что ты послушал голоса жены твоей и ел от дерева, о котором Я заповедал тебе, сказав: не ешь от него, проклята земля за тебя...» [Бытие 3:17]

Бывали случаи, когда целые города будучи Прокляты подвергались тотальному «Иисус сказал народу: разрушению. воскликните, ибо Господь предал вам город! город будет под заклятием... ...в то время Иисус поклялся и сказал: проклят пред Господом mom, nocmpoum бодоѕ восставит uИерихон; на первенце своем он положит основание его и на младшем своем поставит врата его...» [И.Навин 6:15-16;25]

Во все времена пророки служили Божьими устами для людей. Господь Бог *«...многократно и многообразно говорил издревле... ...в пророках...»* [Евреям 1:1] предупреждая, обличая и уча Свой народ. Но что же великого должно быть в миссии Илии пророка, и как его служение должно было спасти землю от проклятия?

Задумайтесь, почему же судьба мира зависит от служения пророка из Малахии 4:5-6?

В текстах Священного Писания «спасение мира» целиком и полностью связано с искупительной жертвой Иисуса Христа: «...ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного... ...ибо не послал Бог Сына Своего в мир, чтобы судить мир, но чтобы мир спасен был чрез Него...» [Иоанна 3:16-17] Ввиду этого, пророк Илия в какой-то степени должен был быть связан с упоминаемым Спасителем. А это служит явным указанием на Иоанна предтечу, так как искупительный

труд был совершен при первом приходе Христа.

Со слов Иисуса, Иоанн Креститель стал величайшим из живших на земле пророков: «...из рожденных женами нет ни одного пророка больше Иоанна Крестителя...» [Луки 7:28] Но величие Иоанна было не в его происхождении персональных ИΛИ качествах, а в важности служения, которое он удостоился нести. Его задачей было приготовить людей и явить им Христа. 1:31] Следовательно, ОН связующим звеном между Ветхим и Новым Заветами. Благодаря его долгожданный Мессия был явлен Израилю: «...на другой день видит Иоанн идущего к нему Иисуса и говорит: вот Агнец Божий, Который берет [на Себя] грех мира... ...я видел и засвидетельствовал, что Сей есть Сын Божий...» [Иоанна 1:29-34] Таким образом, служение Иоанна способствовало Крестителя делу искупления от проклятия.

# Кем был Иоанн Креститель

Видя, какими темпами служение Иоанна Крестителя набирало популярность, религиозных вождей мучил вопрос: «Кто же этот человек?» Для этой цели они послали к нему своих представителей поинтересоваться: «Кто ты?» [Иоанна 1:19] На что Иоанн ответил прямо: «...я не Христос...» [Иоанна 1:20]

Получив ответ, что он не был ожидаемым Мессией, они спросили: «...что же? ты Илия?» [Иоанна 1:21] Такой вопрос был задан не случайно, ведь евреи верили, что до прихода Христа на землю должен возвратится некогда вознесшийся на небо пророк Илия. При этом раввины считали, что это будет буквально сам Илия. А так как Иоанн Креститель своей ревностью о Боге напоминал Илию, то они спрашивали его, не он ли сшедший с небес Илия пророк?

Безусловно, он не был тем, о ком мечтали религиозные иудеи.

В «Электронной еврейской энциклопедии», «статья Илия, КЕЭ, том 3, кол. 718-721» говорится: «Пророчество Малахии 3:23, согласно которому Илия явится Израилю «перед наступлением дня Господня, великого и страшного», пунктом исходным ассоциации Илии с мессианской эрой. В хвалебной речи об Илии в книге Бен-Сиры Премудрость [около 170 г. до н. э.] ему приписывается будущее восстановление «колен Израиля» [48:10]. Таннаи также что Илии предназначено считали, «водворить мир на земле и соединить разрозненных» [8:7]...

...в ожидании его принято ставить в центре стола предназначенную для него чашу вина. В представлении народа Илия не только объявит пришествие избавителя Израиля, но и облегчит

участь общин, страдающих от религиозных гонений.»

Такое понимание евреев отражено и в тексте Септуагинты, в которой говорится, о Божьем обещании буквально послать «Илию Фесвитянина», а не «Илию пророка» упоминаемого в нашем переводе Библии.

Осознавая, чем интересовались фарисеи, Иоанн уверил их ответив коротким *«нети»* [Иоанна 1:21]. И хотя в пророчестве Малахии 4:5 он был назван Илией пророком, всё же Иоанн не был буквальным Илией, который являлся Христу на горе преображения, но пророком с похожим служением *«в духе и силе Илии...»* [Луки 1:17]. Это стало одной из основных причин, по которой он не был узнан.

Не желая возвращаться в Иерусалим без определенного ответа, они задали следующий вопрос: Ты *«пророк?»* [Иоанна 1:21] И снова Иоанн ответил коротким *«нет»* [Иоанна 1:21] Хотя он и был пророком, но

возможно он понимал, что этот вопрос касался пророка, упомянутого Моисеем. «Пророка из среды тебя, из братьев твоих, как меня, воздвигнет тебе Господь Бог твой, - Его слушайте...» [Второзаконие 18:15] Однако есть вероятность, что давая отрицательный Иоанн подразумевал ответ, ожидания евреев. Иудеи верили ОДНОГО из великих возвращение ветхозаветных пророков, что явно из слухов распространяемых в народе об Иисусе: «за Илию, а иные за Иеремию, или за одного *из пророков»*. [Матфея 16:14]

# Пять явлений духа Илии

Уилльям Бранхам учил о пятикратном явлении духа Илии.

В проповеди «Пятая печать» от 22.03.1963 говорится: «Первый раз, когда он пришёл, он был сам Илия. В следующий раз он пришёл — он был Елисеем. В следующий раз он пришёл — он был (кем?) Иоанном Крестителем. В следующий раз он приходит — для седьмого ангела. И пятый раз он приходит — он там с Моисеем, проповедуя для них. Конечно. Да, сэр. Не спутайте его. Ага... 318

...Заметьте, первый Илия, это был он. Вторым был Елисей. Третьим был Иоанн. Четвёртым был седьмой ангел, то есть последний посланник к Церкви, согласно Малахии 4 и Откровениям 10:7. Теперь, в пятый раз — он посланник к евреям, к ста сорока четырём тысячам, к евреям, после ухода Церкви. 320»

1. Говоря об **Илии**, Уилльям Бранхам утверждал, что: «Богу так сильно понравился человек по имени Илия, что Он обещал использовать его дух снова.»

проповеди *«Бог скрывающий* открывающий Себя в простоте» OT17.03.1963 говорится: «Заметьте. <u>Илия</u> смирился и стоял с тем, что сказал Бог, так что Богу было угодно взять от Илии тот же самый дух и обещал ещё три раза послать его. Видите? Аминь. И Он сделал Аминь. Конечно, Он Конечно. Он обещал его, что он придёт. И он сошёл на Елисея, его преемника: затем пришёл на Иоанна Крестителя; и, согласно Малахии 4, он должен быть последние дни. Видите? полюбил тот дух, что был на простом, необразованном леснике, откуда-то там из тех лесов. Он был послушен Слову Его, если Он говорил: "Илия, сделай это", то Илия делал это. 212»

В проповеди *«Бог не отдает человека под суд без предупреждения»* от 24.07.1963 говорится: «Вот почему <u>Он столько использовал дух Илии, видите, потому что тот дух всегда выполнял Его приказания. Вы понимаете? Видите, он выполнял Его приказания в точности, что Это было, и всегда это – "Вернитесь к Слову!" Видите? Всегда возвращение их к Слову. 70 »</u>

В проповеди *«Восхищение»* от 04.12.1965 говорится: «Обратите внимание на его натуру, на кого он будет похож. Он...<u>Бог использует тот дух пять раз</u>: в Илии, в Елисее, Иоанн Креститель, вызывание Церкви, и остатка Евреев; пять раз, благодать, И-и-с-у-с, в-е-р-а [в англ. яз.—5 букв.—Пер.], и то же число в благодати. Видите? Хорошо. 132»

**2. Елисей**. У.Бранхам учил: «После вознесения Илии его дух сошел на Елисея.» В одной из своих проповедей

Бранхам поясняет, что дух Илии был всего лишь прообразом Святого Духа.

В проповеди «Придите и рассудим» от 04.10.1955 говорится: «У меня может не быть такой веры, как у Еноха, чтобы взять... или не как у Еноха, а как у Елисея, который снял свою милоть, и ударил по воде, и зашагал назад через море, после того как он принял в качестве прообраза Духа Святого двойную порцию духа Илии. 46»

3. **Иоанн Креститель**. У.Бранхам учил: «Следующий раз этот дух снизошел на Иоанна Крестителя, заставляя его поступать подобно Илии.»

Для большей ясности Бранхам объясняет это в сравнительном примере: «Люди, наполненные Духом Божьим, поступают как Иисус, а те, на кого снизошел дух Илии, начинают вести себя подобно Илии.»

В проповеди *«Вопросы и ответы»* от 23.12.1959 говорится: «И потом, когда он умер, двойная порция его духа сошла на Илию; а потом, спустя восемьсот лет, сошёл на Иоанна Крестителя и заставлял Иоанна поступать точно так же, как и они поступали, потому что это был дух Илии. 72

Так вот, <u>если дух Илии заставлял</u> Иоанна поступать подобно Илье, то Дух Божий на вас будет заставлять вас поступать подобно Иисусу. Теперь, вот где вы находите Святого Духа. Видите? Вот что делает Святой Дух. Он делает тебя кротким, делает тебя смиренным, делает тебя прощающим. 73»

В проповеди *«Голос Знамения»* от 21.03.1964 говорится: «Натура Иоанна выдала в нём личность в духе Илии. 153»

4. Посланник к языческой Церкви. У.Бранхам учил: «Далее этот «простой дух Илии» стал используем в последнем посланнике к Церкви, который обращает веру детей обратно к вере пятидесятнических отцов и к первоначальному Евангелию.»

В проповеди «Бог скрывает Себя в простоте» от 12.04.1963 говорится: «Илия был простым человеком. И он выполнил Божье назначение настолько хорошо, в Илии был такой простой дух, что Бог уже использовал его в трёх других мужах и обещал, что ещё раз использует его в последние дни. Верно, настолько простой, что стоял, говорил Истину и всё. Он использовал его в Елисее после Иоанне использовал его В Крестителе. Обещал использовать ещё раз в Малахии 4, "чтобы вернуть веру детей обратно к Вере пятидесятнических отцов и к первоначальному Евангелию". Он - Он это обещал, и Он это сделает. Верно. Такой простой дух, не заумный, не замысловатый. 156»

В проповеди «Забытое блаженство» от 25.04.1961 говорится: «Бог взял Илию, взял духа Илии и возложил его на Елисея, затем Он взял его от Елисея и возложил его на Иоанна. И Он обещал послать его снова в самом конце времён, другой придёт тогда в это время, другой Елисей. Мы все, читающие Библию, знаем, что это обещано нам... ...Итак, мы видим, что Илия и Иоанн очень похожи. По своей природе они были очень нервными. И у того, и у другого почти случилось нервное расстройство. 17»

**5. Посланник к 144 000 евреев**. У.Бранхам учил: «В завершении дух Илии посылается на посланника к евреям, который будет обращаться к ста сорока четырём тысячам.» В проповеди «Голос знамения» OT13.03.1964 говорится: «Теперь, Библии, задумайтесь читатели хорошенько несколько на Наблюдая за его натурой – как они его упустили? Как они упустили то, чтобы понять, что это был он, Иоанн? Его натура была опознана, его дух и натура совпали с Илией. Заметьте сейчас, какой дух. Так вот, он был Иоанном Крестителем, но дух Илии, пребывавший на нём... <sup>33</sup>

...Заметьте, во-первых, Илия был человеком, любившим безлюдную местность. Видите? И Иоанн был любителем пустыни. 119

И Илия был человеком, который, всем, что в нём было, осуждал ту организационную систему в тот день. Иоанн тоже осуждал. "Вы, змеиное отродье. Кто внушил вам бежать от гнева? Не начинайте говорить: 'У меня имеется это, то или другое'. Бог из этих камней способен воздвигнуть детей Аврааму". Видите две натуры? 120

И взгляните на Илию: он осудил всех тех раскрашенных иезавелей своего дня, тех аморальных женщин. Что же сделал Иоанн? То же самое, в отношении

Иродиады. Оба они, стало причиной их смерти. <sup>121</sup>

Посмотрите на Илию: после того, как он сделал то великое дело, он захандрил — лежал там и молился, чтобы Бог забрал его. Иоанн сделал то же самое, даже лёг там и отправил своих учеников, сказал: "Идите, спросите Его. Он ли Тот, или нам ожидать ещё одного?" Иисус это знал. 122

Он был Илией. Это должно было быть его натурой. Он показал себя именно таким, каким был Илия. Он был в духе Илии. 123

Должен прийти пять раз, — тот дух, — быть использованным: Илия, Елисей, Иоанн, Малахия 4 и затем для евреев. Последние дни, в которых мы находимся сегодня, дух Илии. 124»

В проповеди «Пятая печать» от 22.03.1963 говорится: «Заметьте, первый Илия, это был он. Вторым был Елисей. Третьим был Иоанн. Четвёртым был седьмой ангел, то есть последний посланник к

Церкви, согласно Малахии 4 и Откровениям 10:7. Теперь, в пятый раз — он посланник к евреям, к ста сорока четырём тысячам, к евреям, после ухода Церкви. 320»

Итак, Уилльям Бранхам верил и учил, что существует некий *«дух Илии»* употребляемый Богом только пять раз. Люди, в которых вселяется этот *«дух»*, начинают вести себя буквально как еврейский пророк Илия, проявляя его характер.

Такое понимание показывает, что под «духом Илии» У.Бранхам не подразумевал Дух Господень, в прямом смысле этого слова. Ведь Дух Божий в отличие от «духа Илии» помазывает каждого пророка Божия, и всякий, наполненный Святым Духом, являет Божественную натуру, а не натуру Илии пророка.

Прежде рассмотрения учения о *«пяти приходах духа Илии»*, стоит обратить внимание на отсутствие в Библии не только

сего учения, но и даже чего-либо подобного. В текстах Священного Писания нет аналогичных примеров использования *«духа Илии»*, какие присутствуют в проповедях Уилльяма Бранхама.

Рассмотрение объективности такого учения в библейском свете:

- **1. Илия.** В Библии вообще нет упоминаний о Божественном намерении многократного использования духа Илии пророка.
- 2. Елисей. Перед вознесением Илии Елисей просил его: «дух, который в тебе, пусть будет на мне вдвойне». [4-я Царств 2:9] Итак, просьба была не «твой дух», но «дух, который в тебе», ведь окружающие люди понимали, каким Духом был водим Илия пророк: «...ты теперь говоришь: "пойди, скажи господину твоему: Илия здесь". Когда я пойду от тебя, тогда Дух Господень унесет тебя, не знаю, куда...» [3Царств 18:11-12]. Другими словами, Елисей желал иметь больше Духа Божьего,

явленного в служении Илии пророка, чем имел Его сам Илия. В иудаизме считается, что по этой причине Елисей совершил вдвое больше чудес.

#### 7 чудес Илии:

- 1. призвание засухи [3-я Царств 17:1];
- 2. УМНОЖЕНИЕ МАСЛА И МУКИ [3-я Царств 17:16];
- 3. ВОСКРЕШЕНИЕ УМЕРШЕГО [3-я Царств 17:22-23];
- 4. ОГОНЬ на горе Кармил [3-я Царств 18:38];
- призвание дождя [3-я Царств 18:41-45];
- **6.** СОЖЖЕНИЕ ДВУХ ОТРЯДОВ ВОИНОВ [4-я Царств 1:10-12];
  - 7. расхождение вод реки Иордан [4-я царств 2:8].

#### 14 чудес Елисея:

- **1.** расхождение вод реки Иордан [4-я Царств 2:13-14];
  - 2. ОЧИЩЕНИЕ ВОДЫ [4-я Царств 2:19-22];
- **3.** проклятие дерзких молодых людей [4-я Царств 2:24];
  - **4.** ЧУДО **С** ВОДОЙ [4-я Царств 3:17];
  - 5. УМНОЖЕНИЕ МАСЛА [4-я Царств 4:1-17];
  - 6. ВОСКРЕШЕНИЕ УМЕРШЕГО [4-я Царств 4:32-37];
  - 7. ОЧИЩЕНИЕ ЕДЫ [4-я Царств 4:40-41];
  - 8. Насыщение ста человек [4-я Царств 4:42-44];

- 9. исцеление Неемана [4-я Царств 5:1-19];
- **10.** проклятие Гиезия [4-я Царств 5:27];
- **11.** ВСПЛЫВШИЙ ТОПОР [4-я Царств 6:6-7];
- 12. ОТКРЫТИЕ ГЛАЗ СЛУГИ [4-я Царств 6:17];
- **13.** Ослепление Сирийской армии [4-я Царств 6:18];
  - 14. прозрение Сириян [4-я Царств 6:20].

После того, как Илия был вознесен, Елисей вернулся к реке Иордан. «Держа в руках мантию Илии, он ударил ею по воде и воскликнул: «Где же Он, Господь, Бог Илии?» Подобно Илие, ударил он по воде — расступилась вода, и Елисей перешел реку посуху». [4-я Царств 2:13-14, РБО 2011] Сказанное при Иордане подтверждает, что просьба Елисея о «двойной мере духа» касалась именно Господня Духа.

«Когда стоявшие поодаль пророки из пророческой братии Иерихона это увидели, то сказали: «Дух Илии — на Елисее!» Они вышли ему навстречу и пали ниц пред ним». [4-я Царств 2:15, РБО 2011] Такая реакция была следствием увиденного,

ведь первое чудо Елисея стало аналогичным последнему чуду пророка Илии.

Илия: «и взял Илия милоть свою, и свернул, и ударил ею по воде, и расступилась она туда и сюда, и перешли оба посуху.» [4-я Царств 2:8]

Елисей: «и взял милоть Илии, упавшую с него, и ударил ею по воде, и сказал: где Господь, Бог Илии, - Он Самый? И ударил по воде, и она расступилась туда и сюда, и перешел Елисей.» [4-я Царств 2:14]

Видевшие это поняли, что Дух Господа бывший на Илии, почивал на Елисее. Таким образом, во всех этих случаях говорилось именно о Духе Божьем, а не о каком-либо ином духе. Священное Писание в целом не поддерживает мысли, что человеческий «дух Илии» мог перейти на Елисея.

3. Иоанн Креститель. Ещё прежде рождения Иоанна Крестителя о нём было сказано: «и Духа Святаго исполнится еще от чрева матери своей; и многих из

сынов Израилевых обратит к Господу Богу их; и предъидет пред Ним в духе и силе Илии, чтобы возвратить сердца отцов детям, и непокоривым образ мыслей праведников, дабы Господу народ представить приготовленный». [Луки 1:15-17] B современных переводах это место выглядит так: «духом и силой подобный Илие» [РБО 2011] или «исполненный такой же мощи и силы духа, как и Илия» [Благая Весть 1990]. Итак, как старые, так и новые переводы Священного Писания показывают, что в этом месте говорится о неком подобии служения Иоанна служению Илии пророка.

К тому же стоит рассмотреть варианты употребления устаревшего выражения *«в* духе».

Выражение, используемое в Евангелии от Луки 1:17 *«в духе»* - это древнегреческое *«эн пнэумати»*, обычно переводимое *«в духе»* или *«по духу»*, ибо греческий предлог *«эн»* имеет значения *«в, по»*.

Как правило, выражение «в духе» сопровождается существительным, объясняющим «кому», «в чем» или «чему» подобна та или иная личность. Например: «Работа в духе Микеланджело Буонаротти»; «Поэзия в духе Маяковского» и т.д. и т.п.

Когда кто-то говорит: «Эти стихи написаны в духе Лермонтова», никто не подразумевает, что «дух Лермонтова» буквально снисходит на стихотворца. Такое выражение говорит лишь о некой схожести с произведениями знаменитого поэта.

Приблизительно с 4 века фраза «в духе» кого-то или чего-то была сформулирована в кратком термине «конгениальность» [лат. «сопј» (вместе) и «genius» (дух)], означающем «схожесть»: «по образу мыслей; идейному направлению; стилю или манере; способностям или дарованиям» и т.п.

В библейском рассказе об Иоанне говорится, что он *«Духа Святого* 

исполнится еще от чрева матери». Стало быть Иоанн Креститель был исполнен Святым Духом, а не духом Илии. И только лишь о его «служении предтечи» сказано, что оно будет «в духе и силе Илии, чтобы возвратить сердца... дабы представить народ приготовленный». [Луки 1:17]

Как некогда пророк Илия обращал сердца детей Израиля к их Богу, так и Иоанн Креститель готовил евреев к принятию их Мессии. И так же как Илия пророк явил иудеям славу Господню на горе Кармил, так и Иоанн предтеча явил Христа избранным Божьим. Хотя многие ветхозаветные пророки обличали народ в отступлении от Бога, но все же им не удалось обратить сердца евреев к их Богу так, как это сделали Илия пророк и Иоанн предтеча.

**4. Посланник к языческой Церкви**. Библия не упоминает об особом посланнике к языческой Церкви, а тем более в духе Илии. Но, несмотря на это,

У.Бранхам утверждал, что этот *«последний посланник к языческой Церкви будет согласно Малахии 4 и Откровения 10:7»*.

Во-первых, пророчество Малахии 4 не имеет никакого отношения к языческой Церкви, что было подробно рассмотрено в первой части темы «Малахия 4:5-6», смотрите «вот, Я пошлю к вам Илию пророка».

Во-вторых, в книге Откровения 10:7 говорится о *«седьмом трубящем ангеле»*, который также упоминаем в Откровении 8:6 и Откровении 11:15. Но во всех этих местах книги Откровения ничего не сказано о посланнике к языческой Церкви и тем более пророке в духе Илии.

Давайте рассмотрим, о чём говорит Откровение 10:7 в хронологической последовательности.

Отк.8:2-6 «И я видел семь Ангелов, которые стояли пред Богом; и дано им семь труб... ...и семь Ангелов, имеющие семь труб, приготовились трубить.»

Отк.8:7 «Первый Ангел вострубил...»

Отк.8:8 «Второй Ангел вострубил...» Отк.8:10 «Третий Ангел вострубил...» Отк.8:12 «Четвертый Ангел вострубил...»

Отк.8:13 «...горе, горе, горе живущим на земле от остальных трубных голосов трех Ангелов, которые будут трубить!» В этом стихе речь идет о пятом, шестом и седьмом Ангеле.

Отк.9:1 «Пятый Ангел вострубил...» Отк.9:13 «Шестой Ангел вострубил...»

Далее наступает интересующая нас 10-ая глава книги Откровения, которая располагается между двумя важными событиями, когда шестой Ангел уже вострубил в Откровении 9:13, а седьмой Ангел ещё только готовится трубить в Откровении 11:15.

В Откровении 10:7 сказано: «но в те дни, когда прозвучит труба седьмого Ангела, свершится тайна Бога» [Откровение 10:7; РБО 2011]. Исполнение этих слов можно наблюдать далее по тексту в Откровении 11:15.

Откровение 11:15 «И седьмой Ангел вострубил...» Итак, с трубой седьмого Ангела свершается тайна Божья, которую Он благовествовал рабам Своим пророкам еще с ветхозаветных времен. Ведь именно после этой трубы «раздались на небе громкие голоса, говорящие: царство мира соделалось [царством] Господа нашего и Христа Его, и будет царствовать во веки веков» [Откровение 11:15].

Для желающих более детального изучения темы связанной с отрывком из книги Откровение 10:7 посвящена отдельная книга «Тайна седьмого ангела».

5. Посланник к 144 000 евреев. Говоря об этом посланнике, Уилльям Бранхам ссылался на написанное в книге Откровения 11:3-12. По его мнению, 6-ой стих «...имеют власть затворить небо, чтобы не шел дождь на землю во дни пророчествования их...» говорит, что одним из упоминаемых здесь пророков

будет личность в духе Илии, ведь Илия тоже некогда затворял небо.

При внимательном рассмотрении Откровения 11:6 можно заметить, что используемые здесь местоимения стоят во множественном числе. Таким образом «...власть затворить небо, чтобы не шел дождь на землю во дни пророчествования...» дана обоим пророкам, а не одному из них.

К тому же Писание не говорит, что подобное мог совершать только Илия. В новозаветном письме апостола Иакова говорится о «силе молитвы веры», и как пример этого приводится Илия пророк, по молитве которого в Израиле не было дождя. «...много может усиленная молитва праведного. Илия был человек, подобный нам, и молитвою помолился, чтобы не было дождя: и не было дождя на землю три года и шесть месяцев. И опять

помолился: и небо дало дождь, и земля произрастила плод свой.» [Иаков 5:14-18]

Иаков, желая подчеркнуть, что *«всё возможно верующему»* [Марка 9:23], пытался убедить христиан на примере Илии, что он ничем не отличался о каждого из нас, хотя и было способен на такое. Ведь это чудо было следствием молитвы веры, а не персональных качеств Илии пророка.

Также, говоря о последнем пророке в духе Илии, Уилльям Бранхам учил, что «он посланник к ста сорока четырём тысячам, к евреям, после ухода Церкви». Совершенно необоснованно со стороны У.Бранхама связывать пророков из Откровения 11:6 со ста сорока четырьмя тысячами, запечатление которых было намного ранее, уже в 7-ой главе.

Итак, это краткое исследование подтверждает отсутствие библейского основания учения о «пяти приходах духа Илии».

### Что значит быть в духе Илии

Уилльям Бранхам учил, что быть в духе Илии это значит проявлять тот же характер, который был у библейского пророка Илии.

В проповеди *«Библейские знамения времени»* от 10.04.1964 говорится: будет в группе меньшинства, но будет тот же самый темперамент, как у Илии и Иоанна, оба любители пустыни, женоненавистники и так далее, взрывающие деноминации. И это будет просто того же самого рода личность, имеющий не менее Истину, доказанную, отождествленную Истину. Это обещано. 9»

В проповеди *«Семидесятая седмина* Даниила» от 06.08.1961 говорится: «Вот, но в эти последние дни, посреди народа дух Илии, и он должен делать то же самое, что они делали тогда. Его натура будет такой же, натура Церкви. <u>Натура этого</u>

человека будет точно такой же. И то выходящее Послание, пытаются...Люди его невзлюбят. Он невзлюбит женщин, злых, плохих, во всяком случае. Любитель пустынных мест, с переменчивым настроением, всё время встревоженный, каким был Илия, и каким был Иоанн. 147»

В проповеди «Пятая печать» от 22.03.1963 говорится: «Когда дух Илии сойдёт на человека, он его поведёт, точно как Илию: он пойдёт в пустынные места, он будет любить пустыню, он будет ненавидеть аморальных женщин, он будет против организации, он ни перед кем не будет лебезить. И это просто... Такой...таким будет его дух. Он был таким каждый раз, когда приходил. Понимаете? 454»

В проповеди *«Религия Иезавели»* от 19.03.1961 говорится: «Когда придёт Илия, он будет ненавидеть женщин, как ненавидел Илия, точно как...точнее,

плохих женщин, точно как Иоанн. Он будет любить пустыню, точно как они. 91»

В проповеди «Сардийский период церкви» от 09.12.1960 говорится: «Он использовал дух Илии, и когда Елисей ушёл...Илия ушёл, Елисей получил Его вдвойне. А когда Елисей заболел и умер, тогда он ещё раз сошёл на Иоанна Крестителя. Тот же самый, совершал в нём деяния Илии — жил в пустыне и так далее. Верно? И предсказано, что он снова появится в последние дни. Видите? 88»

В проповеди «Первая печать» от 18.03.1963 говорится: «Какой дух был у Илии? Он был...Никто о нём много не знает. Он был просто человеком, но он был пророком. Его ненавидели. Ого! В какое время он явился? Как раз во время популярности Израиля, когда они все погрязли в мирском. И он появился там, и он был "женоненавистником". Ага. Да, сударь. Конечно, был. Он полюбил пустынные места. Это была его натура. 454»

В проповеди *«Голос знамения»* от 13.03.1964 говорится: «Илия должен придти на сцену, человек, <u>помазанный тем духом</u>, человек леса, так далее, и любящий это. <sup>39</sup>»

Уилльям Бранхам учил, что библейское выражение *«в духе Илии»* говорит о схожести пророков по *«темпераменту»* и *«человеческой натуре; характеру»*.

Согласно толкования У.Бранхама, быть в «духе Илии» значит «любить пустынные места», быть «женоненавистником» с «переменчивым настроением» и т.п.

И хотя такое понимание выглядит совершенно безосновательно с библейской точки зрения, все же стоит рассмотреть его в свете Писания, на примере пророка Илии, Елисея и Иоанна Крестителя. Коснёмся лишь несколько наиболее употребляемых Бранхамом аргументов.

### Любовь пустынных мест.

<u>Илия</u>. Итак, в Библии отсутствуют любые упоминания, что Илия любил пустынные

места. Существует лишь одно единственное место показывающее, когда он удалялся в пустыню, всего лишь на день: «...он встал и пошел, чтобы спасти жизнь свою, и пришел в Вирсавию, которая в Иудее, и оставил отрока своего там. А сам отошел в пустыню на день пути и, придя, сел под можжевеловым кустом, и просил смерти себе и сказал: довольно уже, Господи; возьми душу мою, ибо я не лучше отцов моих. И лег и заснул под можжевеловым кустом. И вот, Ангел коснулся его и сказал ему: встань, ешь. И взглянул Илия, и вот, у его изголовья печеная лепешка кувшин воды. Он поел и напился и опять заснул. И возвратился Ангел Господень во второй раз, коснулся его и сказал: встань, ешь; ибо дальняя дорога пред тобою. И встал он, напился, и, подкрепившись тою пищею, шел сорок дней и сорок ночей до горы *Божией Хорива».* [ЗЦарств 19:1-8]

Библейский рассказ говорит о том, что Илия убегал в пустыню не из любви к такой

местности, но по необходимости, ради сохранения собственной жизни. К тому же, он находился там совсем недолго.

**Елисей**. В жизнеописании Елисея вообще отсутствует какая-либо информация о его связи с пустыней.

Иоанн. Родители Иоанна были уже пожилыми когда родился их сын. «и оба были уже в летах преклонных... ... и сказал Захария Ангелу: ...я стар, и жена моя в летах преклонных.» [Луки 1:7;18] Поэтому, будучи еще в юном возрасте он остался сиротой. О детстве Иоанна написано немного, лишь только, что «младенец же возрастал и укреплялся духом, и был в пустынях до дня явления своего Израилю». [Луки 1:80]

Найденные в 1947 году кумранские рукописи проливают больше света для понимания написанного в этом месте. Дело в том, что в пустынных районах восточнее Иерусалима проживали несколько еврейских религиозных общин, ведущих аскетичный образ жизни. Членами таких

сообществ могли стать только лица мужского пола, давшие обет безбрачия. Известно, что они также брали на воспитание детей. Поэтому не исключено, что родители Иоанна, перед смертью, передали его на попечение кого-либо, связанного с одной из таких общин. Тем более, о детстве Иоанна сказано, что он был кумраниты свои поселения. [«Библиологический словарь», статья «Кумранские тексты»]

Упоминание существования таких общин можно встретить в трудах древнееврейского историка Иосифа Флавия, а так же у других античных авторов, таких как Филон Александрийский, Плиний Старший и Ипполит Римский.

Позднее пророк Иоанн появляется в Иудейской пустыне близ Иордана, проповедуя приближающееся Царство Небесное. «В те дни приходит Иоанн Креститель и проповедует в пустыне Иудейской и говорит: покайтесь, ибо приблизилось Царство Небесное. Ибо он

тот, о котором сказал пророк Исаия: глас вопиющего в пустыне: приготовьте путь Господу, прямыми сделайте стези Ему». [Матфея 3:1-3] Такая местность для проповеди была выбрана не случайно, ведь северо-западная граница Иудейской пустыни обеспечивала хороший доступ к реке Иордан для водного крещения.

#### Женоненавистничество.

<u>Илия</u>. Пророк Илия не женоненавистником. Единственной женщиной с которой он конфликтовал была Иезавель, жена израильского царя Ахава. Будучи дочерью Сидонского царя Ефваала и став царицей Израильского народа, она начала оказывать влияния на своего мужа, для того чтобы насаждать в По идолопоклонство. eë настоянию в Самарии был построен храм и жертвенник Ваалу. Она настолько сильно презирала Бога Израиля, что в одно время Илия подумал, что остался единственным

поклоняющимся истинному Богу. «...сыны Израилевы оставили завет разрушили Твои жертвенники пророков Твоих убили мечом; остался я один, но и моей души ищут, чтобы отнять ее». [ЗЦарств 19:10] Его борьба с этой женщиной началась тогда, когда воспротивился насаждаемому в стране идолопоклонству и начал призывать народ к вере в Бога Израилева. Таким образом, Илии противостояние Иезавелью было на религиозной почве, а не из-за аморального поведения.

**Елисей**. В Писании отсутствую какие-либо упоминания, что Елисей выступал против женщин.

**Иоанн**. Иоанн Креститель также не был женоненавистником. Он никогда не проповедовал против аморальных женщин. Иоанн обличал народ и даже самого царя в отступлении от Бога Израилева. Дело в том, что царь Ирод Антипа увлекся незаконной связью с Иродиадой, женой его родного брата Ирода Филиппы, хотя Божий Закон

запрещал это. «Наготы жены брата твоего не открывай, это нагота брата твоего». [Левит 18:16] Видя творимое беззаконие Иоанн Креститель укорял его: «не желай жены ближнего твоего». [Исход 20:17] В последствии это стоило ему жизни. «...Ирод, взяв Иоанна, связал его и посадил в темницу за Иродиаду, жену Филиппа, брата своего, потому что Иоанн говорил ему: не должно тебе иметь ее. И хотел убить его, но боялся народа, потому что его почитали за пророка». [Матфея 14:3-5]

Итак, представленный материал указывает на отсутствие библейского основания в учении Уилльяма Бранхама о том, что значит быть *«в духе Илии»*.

# Мог ли У.Бранхам быть предтечей

Последователи учения У.Бранхама считают, что Иоанн Креститель исполнил только первую часть шестого стиха «он обратит сердца отцов к детям», а Уилльяму Бранхаму предстояло исполнить вторую часть «и сердца детей к отцам их». [Малахия 4:6]

Однако такой взгляд на это Библейское место приводит к тому, что нарушается целостность Писания. Если же первая часть шестого стиха была исполнена еврейским пророком Иоанном именно для еврейского народа, то для чего вторую часть, также обещанную евреям, понадобилось исполнять служителю из язычников для уверовавших неевреев? Получается какая-то неразбериха и дисгармония в пророчестве.

Тем более книга Малахии показывает, что обе части служения упоминаемого пророка

нераздельны. Ведь как первую часть «обращение сердец отцов к детям», так и вторую «сердец детей к отцам их», согласно ближайшего контекста, совершает та же самая личность: «и он обратит сердца отцов к детям и сердца детей к отцам их...». [Малахия 4:6]

Но даже если всё же предположить существование разделения текста на две части, то было бы целесообразней отнести исполнение второго отрывка так же для еврейского народа.

Допустим, что первую часть исполнил Иоанн во время первого пришествия Христа. И предположим, что перед вторым пришествием в Израиле появится предтеча, подобный Иоанну «в духе и силе Илии». В книге Откровения 11 главе упоминаются пророки, совершающие чудеса, некогда совершаемые Илией «они имеют власть затворить небо, чтобы не шел дождь на землю во дни пророчествования их». [Откровение 11:6] Допустим, один из них и будет

предполагаемый предтеча, ведь согласно текста и хронологии событий, обещание Малахии 4:5-6 относится именно к еврейскому народу.

К тому же, совершенно непонятно, как верующие «в Послании» могут не видеть очевидных фактов, доказывающих, что У.Бранхам не был Илией-предтечей. Ведь Иоанн не только подготовил народ, но и представил людям пришедшего Христа.

В этом и была его первоочередная задача. «Я не знал Его; но для того пришел крестить в воде, чтобы Он явлен был Израилю». [Иоанна 1:31]

В проповеди «Забытое блаженство» от 25.04.1961 говорится: «Итак, если вы духовные, вы кое-что поймете. Почему он был величайшим из пророком? Ведь все другие пророки тоже говорили о Мессии. Но Иоанн представил Его миру. Он был тот, кто представил Его.<sup>43</sup>»

Если же У.Бранхама рассматривать предтечей второго пришествия Христа, то почему он даже не дожил до того дня? Уже

прошло больше полвека после его смерти, а верующие продолжают жить в ожидании возвращения Иисуса и восхищения Церкви. Ведь поколение У.Бранхама уже ушло. Молодое поколение возраста его сына Билли Поля (1935 года рождения) также достигло глубокой старости, хотя большинство почили.

Если же Вы всё ещё продолжаете считать Уилльяма Бранхама Илией-предтечей, то подумайте над нижеследующими вопросами: Какому же неведомому поколению после себя он предвозвестил второе пришествие?

Неужто он был посылаем возвестить пришествие Господне тем, которые так и не дожили до Его прихода?

## Толос на реке 1933 года

Всем, кто знаком с жизнью Уилльяма Бранхама, известен рассказ, в котором он повествует о «голосе», проговорившем ему на реке Огайо, во время крещения 1933 года. «Как Иоанн Креститель был послан предвестить первое Пришествие Господа, так и ты послан предвестить Его второе Пришествие».

В действительности не существует никаких документальных подтверждений этой истории, кроме слов самого Уильяма Бранхама.

К тому же, в рассказах У.Бранхама присутствуют существенные различия между тем, что он произнёс до 1952 года и в более позднее время.

Самое раннее упоминание этого случая встречается в брошюре под названием «Иисус Христос вчера, сегодня и вовеки Тот же», написанной и распространяемой

евангелизационной компанией Уилльяма Бранхама во время исцелительных служений 40-х годов.

В брошюре У.Бранхама «Иисус Христос вчера, сегодня и вовеки Тот же» написано: «Я взглянул вверх, и там с неба спустилась большая яркая звезда, которую я видел много раз, я вам ещё не рассказывал о ней. Много раз я рассказывал людям, как она появляется, но они только смеялись и говорили: "Билл, ты просто вообразил это. Или, может быть, тебе это приснилось". Но слава Богу, в этот раз Он предстал видимым для всех...»

Этот же случай, со слов Бранхама записан в книге Гордона Линдсея «Человек, посланный от Бога» 1950 года.

«На служении водного крещения, которое последовало за пробуждением, примерно 130 человек приняли водное крещение. Это было в тот раз, когда небесный свет появился над ним, когда он собирался крестить семнадцатого

человека. Очевидцами этого было огромное скопление людей, которые стояли, наблюдая на берегу реки Огайо.»

Дальнейшее упоминание этого события находится в книге Юлиуса Стедсклю «Пророк Уилльям Бранхам посещает Южную Африку» 1951 года.

«Во время водного крещения, последовавшего за служениями, более 130 человек были крещены в воде. Именно в тот момент небесное свечение появилось над ним, как раз когда он крестил семнадцатого человека. Этот свет увидели все собравшиеся на отмелях реки Огайо, и в местной газете появилась статья об этом.»

В 1951 году проповедуя «Моё поручение» и снова рассказывая эту историю, Бранхам утверждал, что многие видевшие произошедшее спрашивали его: «что это было?». На что получали однозначный

ответ, что он сам не понимает этого: «Я не 3наю».

В проповеди «Моё поручение» 05.05.1951 говорится: *«...когда я взглянул* вверх, спускаясь вниз из славы, пришел этот вихрь, который спустился на то место, где я находился. В газетном приложении к журналу "Курьер" они набрали статью об этом и написали "Загадочная звезда появилась местным баптистским пастором в то время, когда он крестил в реке." Они не могли ничего толком объяснить. О, наверное, до десяти тысяч человек смотрели на это как это спустилось вниз на то место, где я находился, и вернулось обратно в небеса. Пришло как раз на то место, где я находился, и ушло назад в небо. Ладно, я... Многие спрашивали у меня, что это могло быть. И я отвечал: "Я не знаю".15»

Несмотря на то, что первоначально Уилльям Бранхам заявлял, что не понимал произошедшего, но уже начиная с 1952 года он стал связывать это событие с особым призванием и даже добавил к своему рассказу некоторые новые детали.

В проповеди *«Теперь вы веруете?»* от 17.08.1952 говорится: «...когда я крестил на реке в Джефферсонвилле, когда все местные газеты были полны этим. В два часа дня, когда я молился, вот Это сходит прямо туда с небес, прямо в два часа вечера в июне, или же днем, вернее, в июне, в середине июня, завис прямо над тем местом, где был я, и Голос из Этого, глаголющий: "Как Иоанн Креститель был послан, чтобы предупредить людей о первом пришествии Христа, так послано и это Послание, чтобы предупредить втором пришествии". Вернулось прямо вверх, в небеса, тогда как люди кричали, падали в обморок. это? Бог, подготавливающий Церковь.14»

После этой проповеди и впредь Бранхам всегда упоминал в своём рассказе пророческий голос таинственной звезды,

уподоблявший его служение служению Иоанна Крестителя.

В проповеди «Обратите взгляд к Иисусу» от 29.12.1963 говорится: «...что сказал Ангел Господень на реке за одиннадцать лет до того: "Как Иоанн Креститель был послан предвестить первое пришествие Христа, ты послан предвестить второе". Видите? 59»

В проповеди «Семя не наследует вместе с шелухой» от 18.02.1965 говорится: «Многие из вас, возможно, захотят сходить туда и посмотреть на это — на Спринг Стрит и воду, прямо на речной набережной. И это то место, где Ангел Господень явился публично, впервые, и в два часа, после полудня. И из него прозвучал Голос, сказал: "Как Иоанн Креститель был послан возвестить первое пришествие Христа, твоё Послание предвозвестит второе Пришествие".25»

Но откуда же взялось пророчество таинственной звезды, отсутствовавшее в его

рассказах на протяжении всех предыдущих лет?

Наиболее правдоподобный ответ можно найти в книге Гордона Линдсея «Человек, посланный от Бога», в которой упоминается подобное пророчество, звучавшее на многих собраниях Бранхама ещё до того, как он впервые заговорил о голосе из света.

«Другой случай — это, данное в Духе и истолкованное волнующее сообщение, идентичное двум дригим почти посланиям, данным позднее на других собраниях Бранхама в разных местах, — верное свидетельство о подлинности этого помазанного служения. Оно было возвещено с такой пугающей силой, что казалось каким-то неземным, и это была суть сообщения... что, как Иоанн Креститель был послан предвестник первого пришествия Господа, так Он посылает этого евангелиста и других, подобных ему, расшевелить людей и приготовить их

ко второму Его пришествию. Спустя месяцы, на большом собрании Бранхама в Талсе, штат Оклахома, мы услышали это же сообщение в истолковании Сестры Анны Шрейдер, с которой мы потом познакомились и высоко её оценили. Истинно, эти слова проникли в наши сердца.»

Итак, согласно тексту книги, собраниях Бранхама исцелительных звучало почти идентичное пророчество в виде говорения на языках с истолкованием, что «как Иоанн Креститель был послан как предвестник первого пришествия Господа, так Он посылает евангелиста и других, подобных ему, расшевелить людей и приготовить их ко второму Его пришествию». В книге упоминается это же пророчество истолковании сестры Анны Шрейдер, позднее предрекла которая приближающуюся кончину Бранхама.

По-видимому, содержание пророческого слова произвело сильное впечатление на

Бранхама, ввиду чего, позднее, он стал использовать его в своих рассказах о водном крещении 1933 года.

Подтверждение этому можно найти в его же проповедях, ведь Бранхам связывал пророчество, звучавшее на его собраниях и упоминаемое в книге Гордона Линдсея, с голосом на реке.

В проповеди «Как ко мне пришел Ангел и Его поручение» от 17.01.1955 говорится: «...однажды вечером, когда я подходил кафедральном соборе, в Сан-Антонио, в Техасе, выходил там, какойприятель, сидел вот заговорил на языках как из автомата застрочил, или как из пулемёта, очень быстро. Сзади, там сзади и сказал: "ТАК парень ГОВОРИТ ГОСПОДЬ! Этот человек, который к платформе, выходит служением, которое было назначено Всемогущим Богом. И κακ Креститель был послан как первый предтеча прихода Иисуса Христа, так этот несёт Послание, которое послужит предпосылкой Второго Пришествия Господа Иисуса Христа". 70 ».

В проповеди *«Путь назад»* от 23.11.1962 говорится: «Миссис Шрейдер я получил вашу записку. (Я знаю сестру Шрейдер.) Вы спрашивали меня о ленте. Я еще не был дома чтобы послушать это. Я прослушаю ее когда я вернусь домой. Сестра Шрейдер вы хороший человек. Я люблю вас моя сестра. Вы были именно тем человеком, хотя я даже и не знал вас, когда я вошел и кто-то заговорил на языках и вы дали истолкование, и сказали именно тоже что сказанно Светом, когда он спустился ко мне туда где я находился, когда я еще баптистским проповедником, сказав: "Как Иоанн Креститель был предвозвестить послан первое пришествие Христа, так послан и ты, и твое послание предвозвестит второе пришествие".114»

Бранхам утверждал, что пророчествующие братья и сестра Шрейдер пророчили в

точности то же самое, что было сказано Светом в 1933 году.

Давайте сравним самый ранний задокументированный текст упоминаемого пророчества с более поздней его версией, данной самим Уилльямом Бранхамом.

Ранняя версия записанная в книге Линдсея «Человек, посланный от Бога»: «Как Иоанн Креститель был послан как предвестник первого пришествия Господа, так Он посылает этого евангелиста и других, подобных ему, расшевелить людей и приготовить их ко второму Его пришествию.»

Более поздний вариант Уилльяма Бранхама: «Как Иоанн Креститель был послан предвозвестить первое пришествие Христа, так и ты послан предвозвестить Его второе пришествие.»

Итак, сравнение выявило существенное различие между текстом, записанным Джеком Моором и Гордоном Линдсеем, и позднейшим вариантом Уилльяма

Бранхама. Ведь эти братья, также присутствовавшие на тех собраниях, указывали, что в пророческом слове говорилось не только о Бранхаме, но и о других евангелистах.

В свою очередь, Бранхам опускает упоминание других, весь акцент сосредотачивая лишь вокруг своей личности. Это служит наилучшим подтверждением, что в определенный жизненный момент он поверил в свою ИСКЛЮЧИТЕЛЬНОСТЬ.

В книге Перри Грина «Деяния пророка», глава «1933 год», издание 1969 года, написано: «Брата Бранхама спрашивали: "Что сказал Голос: ты или твоё Послание предвестит второе Пришествие?" Ответ находится на внутренней стороне входной двери его нового дома в Тусоне, на которой по его просьбе вырезано: "Как Иоанн Креститель был послан предвестить первое Пришествие Господа, так и ты

<u>послан</u> предвестить Его второе Пришествие".»

Эта тема писалась не для того, чтобы кого-либо смутить или внести разделение в каком-то поместном собрании. Моим мотивом также не было навязывание личных предубеждений, как могло кому-то показаться.

Публикуя свои рассуждения, я стремился обратить внимание верующих на объективную и беспристрастную информацию, которая по каким-то причинам умалчивается в среде собраний «в Послании».

Также я хочу призвать всех читателей не спешить с выводами без тщательного изучения всей темы и фактов, рассматриваемых в данной публикации.

Автор примет любую объективную И конструктивную критику своего Если исследования. ВЫ найдете в этой моей работе какие-нибудь неточности недостоверную ИΛИ информацию, то я готов к открытому диалогу И исправлению содержания.

Ваш брат во Христе Иисусе, Евгений Фёдоров

С автором можно связаться по электронной почте jevgenijfiodorov5@gmail.com